
1

V evangeliích lze zaslechnout tři rozhodující otázky: 

„Které přikázání je první ze všech?“ (Mk 12,28)

„…, které přikázání je největší?“ (Mt 22,36)

„…, co mám dělat, abych měl podíl na věčném životě?“ (L10,25)

Na tyto otázky zazní  tři  shodné odpovědi.1 Otázky i odpovědi na ně obrací naši
pozornost  do  Pěti  knih  Mojžíšových,  k trojímu:  „budeš  milovat“2.  Ke  dvěma  „budeš
milovat“ (5Moj 6,5; 2Moj 19,18b) odkazuje Ježíš i zákoník,3 jindy jenom Ježíš či jenom
zákoník.4 Jejich  „správná“ odpověď  je  tím  podložena  dvěma  svědky.  A ty,  posluchači
kázání, vstupuješ též do role – do role třetího svědka. Svědka čeho? Že SOUHRNEM Pěti
knih  Mojžíšových  (Tóry)  i Proroků NENÍ  PŘIKÁZÁNÍ,  NÝBRŽ  Bohem  darovaná
způsobilost, důsledkem víry Bohu Hospodinu je, že MILUJEŠ… Ježíš byl tázán, nebo se sám
dotazoval  po největším či  prvním přikázání,  které „otevírá  dveře“ do Božího království.
Ovšem  evangelia  neučinila  výběr  z přikázání,  pro  Boží  království  uschopňuje  Bůh  sám,
Bohem darovaná „ochota“ milovat.  

Kdyby  Ježíš  vybral  z Pěti  knih  Mojžíšových  jedno  přikázání,  přihlásil  by  se
ke kolaborantům s římským  impériem,  k saduceům spravujících  Chrám,  kteří  nepřijímali
ústní tradici. Kdyby Ježíš vybral přikázání z ústní tradice, přihlásil by se k farizeům, na které
navazuje  (post-biblický)  rabínský  judaismus  praktikující  613 příkazů  a zákazů.  Ježíš  svou
volbou  nepodpořil  ani  saduceje disponující  majetkem,  a proto  i jistou  mírou  moci
v okupované  zemi,  ani  se  neztotožnil  s  pozdější  protestantskou  či  evangelijní  redukcí
zbožnosti na smíš – nesmíš, povolené – zakázané. 

Pozastavme se nad dalším z náboženských proudů doby Ježíšovy. Zmanipulovaný
dav lidí raději  volí  teroristu své doby,  Dýkaře,  který k prosazování  svého náboženského
přesvědčení užíval se svými přívrženci násilí,  vraždu. Jak příznačné časům o dva tisíce let

1 „První je toto: ,Slyš, Izraeli, Hospodin, Bůh náš, je jediný pán; miluj Hospodina, Boha svého, z celého
srdce, z celé své duše, z celé své mysli a z celé své síly!' Druhé je podobné: ,Miluj svého bližního jako
sám sebe!' Většího přikázání nad tato dvě není.“ „Správně...  jest jediný Bůh a … není jiného kromě
něho; a milovat jej z celého srdce, z celého rozumu i z celé síly a milovat bližního jako sám sebe je víc
než přinášet Bohu oběti a dary.“ (Mk 12,29–35; ČEP)
„,Miluj  (budeš milovat)  Hospodina, Boha svého, celým svým srdcem, celou svou duší a celou svou
myslí.' To je největší a první přikázání. Druhé je mu podobné:  ,Miluj  (budeš milovat) svého bližního
jako sám sebe.' Na těch dvou přikázáních spočívá celý Zákon a Proroci.“ (Mt 22,37–40) 
„,Miluj Hospodina, Boha svého, z celého svého srdce, celou svou duší, celou svou a celou svou myslí' 
a ,miluj svého bližního jako sám sebe.'“ (L 10,27)
2 Český ekumenický překlad i Kraličtí.
3 Mk 12,29–35
4 Mt 22,37–40 či L 10,27

Kázání ze soboty 11.11.2017 – br. Josef Dvořák

MILUJEŠ HOSPODINA – MILUJEŠ BLIŽNÍHO – 
MILUJEŠ CIZINCE



2

pozdějším, době naší! „Propusť nám Barabáše!“5, řve v evangeliu dav na Piláta; nejen vrazi si
vybrali vraha. Raději Barabáše = „Syna otce“, nežli Ježíše = Syna Otce6. Právě naše kultura
je nastavena na syny lidských otců, často na psychopaty, než-li na Syna Otce, jak dokládá
film, zábavný průmysl, politická scéna… Žádná ze skupin nebyla Ježíšovi vzdálenější. 

Ježíš nepřitakal ani radikálům své doby, s nimiž (vedle saducejů a výrazněji farizeů)
vedl také dialog, Kumránské komunitě, která se před nedůvěryhodným kultickým chodem
Chrámu (saduceji)  i před příliš  otevřeným pojetím víry (farizeji)  uzavřela sama do sebe.
Kumránští ze společnosti utekli na poušť, „do kláštera“, ovšem i jejich důrazy Ježíš zná, ale
nepřijímá je: „Slyšeli jste, že bylo řečeno: ,Milovati budeš bližního svého a nenávidět nepřítele
svého.'“7 Takový  výrok  ve Starém  zákoně  nenajdeme.  Ježíš  oponuje,  oponuje  z pozice
Božího Syna: „Já však vám pravím: ,Milujte (milujete) vaše nepřátele a modlete se (modlíte se)
za pronásledující vás.'“8 (Mt 5,43.44) Lidskost, pomoc, slušnost, ohleduplnost k nepříteli je
přímo vyžadována tehdy, je-li nepřítel v nouzi. (2Moj 23,4–5; 5Moj 22,1–4) Bůh přeci
zná možnosti člověka, nelze z nepřítele „dělat“ přítele. Nelze skutečného nepřítele milovat,
lze mu pouze odpustit,  pokud nás o odpuštění požádá. S tímto výrokem – milujete vaše
nepřátele  – si  člověk  neví  rady.  Ukazuje  se  tím,  jak  Boží  možnosti  ty  lidské přesahují.
A přece  je  Ježíšovo –  „Já  však  vám pravím:  Milujete  své  nepřátele.“ – dobře  zakotveno
v hebrejsky psané Bibli. 

První či největší „přikázání“ je v evangeliích citací tzv. Š-ma Izrael z 5Moj 6,4–5: 

„Slyš, Izraeli, Hospodin, Bůh náš, Hospodin jeden; a miluješ Hospodina, Boha svého,
v celém srdci svém a v celé duši své a v celém velmi tvém (na plné pecky).“

V hebrejském znění lze zpozorovat,  co je nepřevoditelné  do českých překladů.
Dvě  písmenka  jsou  v Š-ma (5Moj  6,4)  zvýrazněna.9 Když  je  spojíme,  vznikne  slůvko
„svědek“,  „svědectví“.  Podle  toho  svědek  Hospodinův není  ten/ta,  kdo  o Bohu  mluví
(vydává svědectví), nýbrž ten/ta, v jejímž životě bojuje a vítězí Bůh sám (Izraelita/Izraelitka),
který/která  naslouchá, že Hospodin (= Ten, který je s tebou všude tam, kde jsi ty),  Bůh
náš,  je  jedinečný.  V důsledku naslouchání  pak  miluješ:  „miluješ  Hospodina,  Boha  svého,
v celém srdci svém a v celé duši své a v celém velmi tvém (na plné pecky).“

Právě  forma  konstatování je  charakteristická  i pro  hebrejské  znění  druhého
největšího „přikázání“, 3Moj 19,18b: 

„… miluješ k bližnímu svému jako sebe samého; Já Hospodin.“

Celý verš praví následující:

„Nebudeš se mstít a nebudeš hlídkovat (stát na hlídce, hněvivě pronásledovat) syny
lidu tvého; a miluješ k bližnímu svému jako sebe samého; Já Hospodin.“

5 Srov. L 23,13–25 
6 Mt 3,17; 12,18; 17,5
7 „Miluj všechny děti (syny) světla“, „nenáviď všechny děti (syny) temnoty“. (1Q 1,4–10; 9,21–
22) 
8 Novozákonní řečtina má pro rozkazovací a oznamovací způsob v přítomném čase totožný 
gramatický tvar.
9 Poslední písmeno prvního a posledního slova věty: „Slyš, Izraeli, Hospodin, Bůh náš, Hospodin 
jeden.“



3

Zkratkou  řečeno  i aktualizováno,  první  část  verše  do  našich  řad  mluví  velmi
aktuálně:  „nebudeš  se  mstít“  a „nebudeš  stát  na hlídce“  vůči  svému  bratru/své  sestře
v Kristu, ty miluješ (blízkého v Kristu) – a je nad čím přemýšlet celý týden. Co to znamená
pro  mé  jednání?  Mistrně  tento  důraz  i souvislost  mezi  milováním  Boha  a bratra/sestry
v Kristu vyjádřil pisatel Janova prvního listu:  „Milovaní, milujme se navzájem, neboť láska je
z Boha, a každý, kdo miluje, z Boha se narodil a Boha zná. Kdo nemiluje, nepoznal Boha, protože
Bůh je láska… My milujeme, protože Bůh napřed miloval nás. Řekne-li někdo: ,Já miluji Boha,'
a přitom nenávidí svého bratra, je lhář.“ (1J 4,7–8. 19–20; ČEP) Vyznání: „Bůh je láska,“
nenajdeme  v žádné  jiné  náboženské  knize  světa.  Takto  miluji  a takto  o Bohu  svědčím?
Ovšem nejde jen o nás a naše nebližší či blízké.

Ježíš  text  četl  v době,  kdy  z něho  vystupovalo  více  významových  vrstev,  tři
výpovědi. Tradiční výklad zajištěný doplněním textu o samohlásky zajistil základní význam
3Moj 19,18b: 

„Miluješ bližního (druha, blízkého, krajana, přítele) ...“ (Hebr. réš, ajin.)10

Ovšem text bez samohlásek může znamenat také následující:

„Miluješ nechtěného  (jízlivého,  méněcenného,  podřadného,  špatného,  zlého…“
(Hebr. réš, ajin).11 

Miluješ  sobě  blízkého,  miluješ  nectěného  outsidera,  a jako  sebe  samého,  sebe
samou. Z jakého důvodu? Ono – jako sebe samého, sebe samou – není jen „vycpávkou“
věty, má hluboké a vážné opodstatnění. K mladým lidem bude jistě promlouvat následující
scéna, kterou Elie Wiesel připomíná ve svých pamětech: 

„Mám tě moc ráda, tatínku. Ty to víš. Že jo?“
„Samozřejmě,“ odpověděl, pohlcený četbou. „Jsi rozkošná. Jsem na Tebe hrdý.“
Obrátila zrak na svoji matku, která prostírala stůl:
„Tebe také, maminko. Mám tě moc ráda. Neříkala jsem ti to často…“
Matka k ní zvedla překvapeně oči:
„No to doufám! Dcera musí milovat své rodiče. My tě také milujeme. Máme jenom

tebe“
…
Dívka si  vzpomněla  na svého snoubence…: ty, my. My překonáme zlo, přetvoříme

svět, budeme mít děti a já je budu milovat…
…
Ve stínu ulice přecházel chodník nějaký cizinec… „Tobě také, cizinče,“ řekla mu dívka,

„dávám kus své lásky…“
…

10 Slovesem, od něhož jsou podstatná jména „přítel“, „soudruh“, „krajan“, „bližní“ odvozena, je 
sloveso „mít přítele“, „být přítelem“, „přátelit se“; sloveso také může znamenat „pást“, „hnát 
na pastvu“ (hebr. reš, ajin, hej).  
11 Slovesem, od něhož jsou přídavná jména „jízlivý“, „méněcenný“, „podřadný“, nebo podstatná 
jména „špatnost“ „zkaženost“, „zlé jednání“, odvozena, je sloveso „být zlý“, „být zkažený“, 
„špatně nakládat“ apod. (hebr. reš, ajin, ajin). A zmiňme si ještě odvážnější významovou vrstvu: 
„Miluješ zlo (miluješ zlé jednání, špatnost, zkaženost) …“ (Hebr. reš, ajin.)



4

Mluvila  k němu,  dokud  nezašel  za  roh.  Poté  hlasem,  ve kterém nebyla  výčitka  ani
lítost, vykřikla:

„Co mám dělat, můj Bože, co mám dělat? Miluji celý svět, jenom sebe samu nemiluji!“
A mladá dívka, krásná a moudrá, se vrhla dolů z výšky svého okna.12 
 
Přijmout sebe samého, sebe samu je náročnou úlohou mládí. Mít se rád i se svými

nedostatky, nemocemi, přijmout svůj vhled či netalentovanost v různé míře, nebývá snadné.
Ale důležité  i pro schopnost přijímat  druhého takového, jaký je.  Miluješ  přítele,  miluješ
zlého,  jako  sebe  samého/sebe  samou.  Z jakého  důvodu?  Jisté  zdůvodnění  se  otevírá
ve 3Moj 19,34:

„Miluješ k němu, cizince (hosta, bezdomovce, poutníka) stejně jako sebe samého,
protože i vy jste byli cizinci (hosty, bezdomovci, poutníky) v zemi egyptské, Já Hospodin, Bůh
váš.” 

Zde se nachází vysvětlení: Miluješ ho, cizince, protože ty sám/sama jsi takovým
byl/takovou byla.  O jakého cizince  se jedná? Tento cizinec,  host (hebr.  ger),  žije  mezi
Izraelity,  ale  nevyznává  jejich  víru.  Přizpůsobil  se  jejich  zvyklostem,  má  v úctě  jejich
hodnoty.  Je  součástí  sobot,  svátku  smíření,  kultické  činnosti.13 Nesmí  znevažovat
Hospodina, Boha se bojí.14 Tento cizinec hledá pomoc a má mu být pomoženo, má nárok
na paběrky  z pole  stejně  jako  vdova  či  sirotek.  Izraelité  mu nesmí  škodit.15 V rabínské
literatuře,16 v judaismu, pak tento cizinec k Izraelitovi směřuje, až se z pojmu „neznámý“,
„cizinec“, stane označení „proselyta“, „konvertita“ k judaismu. Prvním cizincem v Bibli je
Abraham a jako cizinec pro víru žil i umřel. Jedinou část země zaslíbené, kterou „vlastnil“
bylo  pole s jeskyní,  v níž  byla  pohřbena jeho žena.17 A jako cizinec  musel  před hladem
a válkami  hledat  pomoc  v Egyptě.  Prvorozený  Mojžíšův  dostal  jméno  „Uprchlík“  či
„Hostem-tam.“18 Sám  Ježíš  nám  křesťanům  připomíná  při  své  poslední  večeři  před
ukřižováním,  že  máme činit  „anamnézi“  („památku“).  Projdeme-li  si  výskyty  ve Starém
zákoně slovesa, narazíme na Dt 16,12: nikdy, nikdy, nikdy nesmíme zapomenout na svou
identitu cizince! A identita cizince-uprchlíka je Čechoslovákům dobře pochopitelná, neboť
v roce 1938 z Československa utíkali první uprchlíci, pak v roce 1948, pak v roce 1968.
Je nám dobře srozumitelné následující:  „Nebudeš utlačovat cizince (hosta); znáte přece, jak
bývá cizinci (hostu) v duši, neboť jste byli cizinci (hosty) v egyptské zemi.“ (Ex 23,9)

Ale… skutečné zdůvodnění – miluješ Boha – miluješ přítele/outsidera – miluješ
cizince – tkví jen a jen v Bohu: „Já Hospodin“, On je zdůvodněním! Jsme jiní, dětem bych
řekl, jsme mimoni, protože naše etika, morálka a námi ctěné hodnoty jsou etikou, morálkou
a hodnotami ZMRTVÝCHVSTALÉHO KRISTA a JEHO OTCE, BOHA HOSPODINA.

AMEN

12 WIESEL, Elie. Všechny řeky jdou do moře, moře se však nenaplní: Paměti 2. Praha: Pragma, 
2007, s. 30, přel. T. Horáková. 
13 2Moj 12,19.49. 3Moj 6,29; 17,8–10.15; 18,26; 20,2; 22,18–20; 24,16.22; 25,47–
49. 4Moj 9,14; 15,15.16.26.29.30; 19,10; 35,15. 5Moj 1,16; 5,14; 14,21; 16,11.14; 
29,10.   
14 5Moj 31,12
15 2Moj 22,20; 23,9. 3Moj 19,10; 23,22; 25,23.35. 5Moj 24,14.17; 26,11–13; 27,19.
16 JASTROW, M. Dictionary of The Talmud. Jeruzalem: Ludwig Mayer, 1908. Reprint.
17 Gn 15,13; 23,1–20.
18 Ex 2,22




