
1

PLÁČ BETLÉMSKÝCH MATEK

Úvod

Předminulou sobotu jsem kázal na Marii chvalozpěv - Magnificat. Tehdy jsem
se  vám přiznal, že když čtu biblický vánoční příběh, vždy mi před očima běží mentální obrazy
ladovských Vánoc. Ten klid a idyla zapadlé malé české vesnice, jež je tak nevýznamná, že se jí
veliká zla velkých národů ani netýkají. Tahle představa nakonec žije stále i v dnešní době.
Říkáme si v duchu, že bychom k sobě měli být na Vánoce hodnější a slušnější. Máme pocit,
že bychom měli přispět na něco dobrého, protože na to Vánoce přece jsou. Jenže už
samotné biblické vyprávění nám tuhle iluzorní bublinu nemilosrdně propíchne vyprávěním
o  dětské genocidě. Jednoduše paranoici bažící po moci žádné Vánoce nemají. To platilo v
roce 4 před Kristem a platí to i v roce 2015 po Kristu.

Herodes veliký

Důvod proč tomu tak je, se v Bibli nazývá Herodes. V dějinách potom Herodes
veliký. Kdo byl tenhle král, jehož jméno se stalo synonymem pro vraha dětí? Velmi schopný
politik, jenž se zásadním způsobem zapsal do dějin Izraele tím, že nechal přestavět
jeruzalémský Chrám. Kromě Jeruzalémského chrámu Herodes přestavěl i královský palác,
dále Samaří — které přejmenoval na Sebasté (řecká podoba jména Augustus), vybudoval
přístav Caesarea Maritima, pevnost Masadu a Jeskyni patriarchů a mnoho dalších staveb.
Izraelští archeologové (pod vedením Ehuda Necera) našli pravděpodobně jeho hrobku
v  květnu 2007 v pouštní pevnosti Herodeon (jižně od Jeruzaléma), kterou Herodes založil
kolem roku 23 př. n. l. Herodes nebyl původem Žid. K judiasmu konvertoval a vzal
si  židovskou manželku.

Současně byl Herodes člověk paranoidní. Víme od Josepha Flavia, že ze strachu
o  to, že usilují o jeho trůn, nechal popravit svou ženu a své dva syny. Císař Augustus
to  ironicky glosoval tím, že je lepší být Herodovým vepřem (řecky hys) nežli jeho synem
(řecky hyos).



2

O vraždění neviňátek nemáme žádné mimobiblické záznamy, což ovšem
neznamená, že k této události nemohlo dojít. Někteří historici ho zpochybňují, ale jiní
se  kloní k názoru (pro mne přijatelnému), že Betlém byl tehdy malou vesnicí a zabitých dětí
nebylo více než 20. Událost psychologickému profilu Heroda každopádně odpovídá.

Útěk do Egypta

Zemřelo méně než dvacet dětí, ale mělo jich být o jedno více. Jedno bylo zázračně
zachráněno. Tenhle příběh už přece z Bible známe. Schéma — v zemi zaslíbené je nebezpečí,
pojďme do Egypta — tady už bylo dříve. Je pravda, že v Egyptě se to sice může protáhnout
(na 400 let), nebo jinak zvrtnout (manželka skončí v harému nebo se staneme otroky
a  nebude nás chtít faraon pustit). Tenhle model jsem viděli u Abrahama, Josefa, části
přesídlenců během babylónského exilu (Elefantiné). ' Jdi do Egypta' je jednoduše model
hluboce zakořeněný v Božím lidu. Ježíš s Marií a Josefem odešli a všechno dobře dopadlo.
Sláva Bohu na výsostech!

Slzy betlémských matek

Jenže — musíme se ptát — jaktože se anděl nezjevil také ostatním matkám
betlémských dětí? Proč byly ostatní děti hozeny přes palubu? Tenhle příběh mi připomíná
schéma mnoha zázračných zkušeností, které jsem slyšel ve sborech. "Všude kolem
vybuchovaly bomby a umírali lidé, jenom já jsem se modlil a přežil, protože Hospodin přece
nenechá svého spravedlivého na holičkách." Jenže, co ti ostatní? To nebyly Boží děti?
Nemodlili se? Co ostatní betémské děti a co jejich matky? Staly se příslovečnými třískami
ve  rčení: "Když se kácí les, létají třísky?"

V Bratrech Karamazových říká Ivan, jeden z bratrů, že nic nemůže odůvodnit
utrpení dítěte. Dodává, že, jestli tohle je cena za spásu světa, raději vrátí Bohu svou
vstupenku.

Samozřejmě, to není žádný racionální argument, spíš výkřik velké rozervané ruské
duše. Ale cítíme, že na tom něco je. Ani my nechápeme, jak příchod Spasitele může souviset
s vražděním dětí. Nevidíme, jak příchod Spasitele může obstát před vražděním miminek, jako
by byla vánoční radost zcela vymazaná touto hrůzou.

Kdo je vinen?

Jedině a prostě Herodes. On je tím, kdo páchá zlo. Pokud si v důsledku jeho činu
klademe otázky o Boží dobrotě, je to posouvání viny na jinou postavu. My lidé
nepotřebujeme žádné nadpřirozené alibi proto, abychom si navzájem dělali nepředstavitelné
ukrutnosti. Stačí, abychom uvěřili, že jsme výjimeční a právě na nás spočívá všechna tíha
celého světa. Bez nás by to nešlo. Beze mě by to nešlo. Já jsem důležitý. Důležitější než
všichni ostatní. Oni jsou postradatelní, já ne. Obětovat někoho z těch bezvýznamných lze, ale
mne ne. Tenhle pocit není exkluzivním majetkem králů. Funguje i v malém, ba i v tom
nejmenším. Funguje moc dobře i v církvi. Moc v sobě skrývá velká pokušení a málokdo
jí  odolá.



3

Vinen je Herodes a my nesmíme přistoupit na tyranovu hru. Kdyby tři králové
Heroda neprovokovali, nemuselo k tomu dojít? To je typické pro myšlení týrané oběti.
"Kdybych ho neprovokovala, nemusel by mě bít." Jenže časem se ukáže, že provokace je
cokoli, i úplně běžné chování. Pokud platí výrok Ivana Karamzova o utrpení dětí, pak
primárně a jedině je třeba aplikovat ho na Heroda.

Neviňátka nezemřela kvůli Ježíši, ale kvůli Herodovi.

Proč Bůh nezachránil všechny?

Pokud už se máme ptát, proč Bůh nezachránil betlémská neviňátka, potom proč
nezachránil všechna neviňátka? Potažmo, proč nezachránil všechny lidi na světě, kteří umírají
nevinně? Proč nezachránil všechny lidi na světě, kteří umírají? Proč jedeno odešlo do Egypta
a  ostatní musely zemřít?

Bůh zachránil jedno neviňátko právě kvůli těm, která musela zemřít. Ježíš je tady
právě proto, že na světě umírají malé děti. A musel být zachráněn proto, aby zachránil tyto
nevinné děti. Církev říká, že se jednalo o betlemské mučedníky, tedy svědky Kristovy. První
mučedníky. Jim byla například zasvěcena Betlémská kaple, ne místu, kde se Ježíš narodil. Kdo
tedy osuší slzy matek, jejichž děti zemřely kvůli řádění šíleného paranoika? Právě ten jediný,
který unikl. Vše nakonec spočívá jedině v tom, zda věříme posledním slovům, která Ježíš
pronesl: " " (Mt 28,18)




