
�

 JE LÉPE SE NEŽENIT? 
Mt 19,1-12

kázání ze soboty 2. 5. 2015 – br. Jaroslav Dvořák

„Byl pozdní večer, první máj, večerní máj, byl lásky čas.“ Včera byl skutečně první máj. 
Houfy zamilovaných brali Petřín ztečí, aby harmonizovali nejen svůj vztah, ale i svou 
ústní mikrofloru pod nějakým rozkvetlým stromem. Když občas ve své depresivní 
náladě vídám zamilované a šťastné páry, nebo svatební průvod, říkám si v duchu 
s úšklebkem: „Jen si ji drž, ona ti stejně za chvíli zdrhne.“ nebo „Stejně se za pár let 
rozvedete...“ A aniž bych chtěl být prorokem špatných zpráv, statistiky mi dávají za 
pravdu. Rozvodovost v České republice je poměrně na vysoké úrovni. V mém okolí 
došlo, dochází, nebo dojde k několika rozvodům či rozpadům dlouhodobých vztahů. 
A to mě přivedlo k otázce: „Má vůbec smysl, abych se ženil? Nebude mi samotnému 
líp?“ Něco podobného řeší i učedníci v našem textu, ale všechno po pořádku.
Ježíš putuje se zástupy z Galileje do Judska a uzdravuje. A kde se vzali, tu se vza-
li farizeové. A pokouší ho. „Je dovoleno propustit manželku z jakékoliv příčiny?“ 
Matouš sice používá slovo „peirázontes“ – tedy pokoušet, které má poněkud negativ-
ní nádech, ale ze strany farizejů jde spíše o přizvání Ježíše do jejich diskuze. Jinými 
slovy farizeové berou Ježíše jako autoritu ve svém dialogu. 
Ten dialog vychází z Dt 24,1: „Když si muž vezme ženu a ožení se s ní, ona však 
u něho nalezne nepřízeň, neboť na ní shledal něco odporného, napíše jí rozlukový 
list, dá jí ho do rukou a vykáže ji ze svého domu.“ Pod pojmem „něco odporného“ se 
však v hebrejštině schovává „záležitost nahoty“, přičemž slůvkem nahota je v Levi-
ticu označen sexuální delikt. A tak zatímco rabínská škola Šammai připouští rozvod 
pouze v případě nevěry, škola Hillel chápe výraz „něco odporného“ v širším smys-
lu – důvodem k rozvodu tedy může být i připálené jídlo.
Otázka farizejů je díky řeckému slůvku „eksestin“ víceznačná. Může znít: „Je dovo-
leno se rozvést?“, nebo „Je nutno se rozvést?“ Otázka na Ježíše je tedy věcná 
a nikoliv provokující, jak by se mohlo zdát. Ježíš odpovídá citací ze starého zákona, 
přímo z Genesis. Je zajímavé, že se nevěnuje ztroskotání vztahu, nýbrž jeho vzni-
ku. Zdůrazňuje, že už od počátku byli muž a žena stvořeni jeden pro druhého. Bůh 
umožnil vztah mezi mužem a ženou. Jejich vzájemná náklonnost je tedy v souladu 
s Boží vůlí a nikoliv projevem nízkých pudů a vášní, jak by mohli říct někteří asketičtí 
jedinci. Svazek muže a ženy je možné považovat za ideální stav, protože byl ustano-
ven ještě před konzumací onoho osudného jablka.
Citací z další pasáže Genesis Ježíš upozorňuje na jiný aspekt rodinného života. 

„Proto opustí muž otce i matku a připojí se ke své manželce, a budou ti dva jedno 
tělo.“ Opustit otce a matku není nutno chápat jako nějaký drastický odchod z domova 
za svou milou. V dnešní době jsme svědci spíše opačného jevu. Mamánci se drží 
máminy sukně, dokud to jde, protože mamahotel skvěle funguje. Pod pojmem opustit 
otce i matku se může rozumět i to, že syn se postaví na vlastní nohy, je schopen se 
postarat o sebe i svou novou rodinu, je schopen dospět. 
Vzpomínám si, když mi v mých 23 letech máma jednoho krásného dne oznámila, že 
odchází do předčasného důchodu a že se vrací na Moravu za babičkou. Tuto změnu 
jsem uvítal s nadšením, protože už jsme si občas lezli na nervy. Opustit otce a matku 
také jistě znamená, že ani otec, ani matka nemají právo zasahovat do dění ve vztahu, 



�

nějak ho zvenčí ničit, rozbíjet. Žel asi si dokážeme představit situaci, kdy maminky 
a otcové nejsou spokojeni s protějšky svým dcer a synů a pro rozpad manželství 
udělají první poslední. Nezasahovat do manželství se týká i ostatních příbuzných 

– bratrů, sester, babiček, tetiček, protože co Bůh spojil, člověk nerozlučuj.
Notoricky známá věta z každé církevní svatby. Ale přesto se u ní zastavím. Tento 
verš v sobě ukrývá dva subjekty – člověka a Boha. Bůh je zde vyjádřen jako ten, 
který spojuje, naproti tomu člověk, jako ten, který „rozlučuje“. Dost možná někdy 
chápeme tuto větu jako nějakou formulku na závěr, dovětek, nebo zákaz se rozvést. 
Dva lidé se dali dohromady, vzali se a Bůh, chcete-li církev, jim zakazuje rozvod.
Jenže v Ježíšově odpovědi je to naopak. Bůh je ten, kdo umožňuje sblížení ženy 
a  uže. Stvořil je k tomu od počátku a zdroj tohoto sblížení – láska – je přece Bůh. 
Člověk je ten, který je podmětem ve větě „člověk nerozlučuj.“ Ostatně jako příčinu 
krachu vztahu často lidé označují „odcizení“. Ve vztahu tedy může být patrné napětí 

– zatímco Bůh sbližuje, člověk se odcizuje.
Ježíš obhajuje manželství a nepřipouští žádnou možnost porušení slibu manželské-
ho. Na otázku: „Sluší se rozvést?“ Ježíš odpovídá, že se nesluší rozvádět pro nějaké 
vyšší ideály, nebo náboženské důvody, protože manželství není ani nižším ani méně 
ušlechtilým ideálem, manželství je dokonalým ideálem samo o sobě. Také se nesluší 
rozvést jen proto, že si to přejí rodiče, nebo nějaké autority, nebo veřejné mínění. 
A na otázku, zda je třeba, zda je nutno se rozvést, Ježíš odpovídá, není nutno. Není 
např. třeba,  aby spravedlivý muž musel zapudit svou manželku, která provedla to či 
ono a veřejnost si toho žádá.
Po této obhajobě farizeové namítnou: „Proč tedy Mojžíš ustanovil, že muž smí pro-
pustit svou manželku tím, že jí dá rozlukový lístek?“ Tato otázka neznamená, že by 
chtěli Ježíše nachytat, že mluví proti Mojžíšovu zákonu. Vcelku logicky směřují dis-
kuzi k textu, o kterém mluvili – tedy Dt 24,1. Když tedy není žádný důvod se rozvést, 
proč Mojžíš tuto možnost dává?
Odpověď je jednoduchá a výstižná. „Pro tvrdost vašeho srdce.“ Tady je zakopaný 
pes, žádné připálené jídlo, žádná záležitost nahoty. Důvodem k rozluce je tvrdost 
vašeho srdce, nedokážete své srdce obměkčit, nedokážete milovat, nedokážete se 
smilovat.
V Ježíšově odpovědi je také postřehnutelný posun v chápání textu prvního verše 
24.  kapitoly Dt. Zatímco farizeové se ptají slovem přikázal (ekumeničtí překládají 
ustanovil), Ježíš odpovídá: „Nepřikázal, dovolil.“ Mojžíš dovolil rozluku ne snad proto, 
že by bylo lepší, nebo správné se rozvést, ale proto, že v některých případech prostě 
ideál manželství nejsme schopni naplnit.

„Pravím vám, kdo propustí svou manželku z jiného důvodu než pro smilstvo a vezme 
si jinou, cizoloží.“ V samotném závěru své odpovědi Ježíš připouští možnost rozvodu, 
ale pouze v jednom případě – smilstvo. Otázkou je, co se v tomto verši rozumí pod 
pojmem smilstvo – řecky porneia. Rozšířený výklad je, že šlo o incestní manžel-
ství, které však bylo v Izraeli nemyslitelné. Mezi pohany tento svazek myslitelný byl 
a mohlo by dojít k tomu, že by se křesťany stali i lidé žijící v takovém vztahu. Pak 
by tedy rozvod dával smysl. Ovšem Matouš v této chvíli promlouvá do židovského 
prostředí. Význam slova porneia je poměrně široký a vztažením pouze na incest se 
jeho význam velmi zužuje. 
Jiní badatelé chápou pod pojmem smilstvo nevěru. Nevěrou v podstatě přestalo pla-
tit, že muž a žena jsou jedním tělem Ovšem i tento výklad poněkud zužuje význam. 



�

Ani nevěra totiž nemusí být nutně příčinou rozvodu. Z logiky věci vyplývá, že pojmem 
porneia je myšlený vztah, který je natolik zvrácený a rozvrácený, že již není, co 
zachránit.
Ježíš ve farizejské disputaci směřuje k obhajobě, ochraně a záchraně vztahu mezi 
mužem a ženou. Dokud jej tedy zachránit lze. V jeho úmyslu však není trestat ty, 
kteří tento vztah nedokázali zachránit. Ježíš sice odsuzuje hřích, ale nikoli hříšníka 
(stačí si vzpomenout na ono: „Jdi a už nehřeš). 
Mohlo by se zdát, že diskuze je u konce, farizeové dostali odpověď na svou otázku. 
Jenže do diskuze vstupují učedníci. „Jestliže je to s mužem a ženou takové, pak je 
lépe se neženit.“ Ježíš celou dobu obhajuje manželství jako ideál daný od stvoření 
a najednou jeho učedníci tento ideál hodí kamsi do škarpy. Jejich odpověď je něk-
terými teology chápána jako pokus o žert a ironii. V dobré náladě se také pokouším 
brát složité vztahy s nadhledem a občas pronesu, že s těma ženskýma je to hrozný. 
A bez nich, ještě horší... 
Jiní badatelé však dovětek učedníků interpretují jako nepochopení a poukazují na 
podobné situace – když napomínají ty, kteří k Ježíšovi přinášejí děti, nebo kdy se 
stejně nechápavě ptají: „Kdo tedy může být spasen?“ 
Ježíš pak této chvíle nepochopení využívá k zásadnímu sdělení. V našem případě: 
„Ne všichni pochopí to slovo, jen ti, kterým je to dáno. Někteří nežijí v manželství, pro-
tože jsou k tomu od narození nezpůsobilí; jiní nežijí v manželství, protože je nezpů-
sobilými učinili lidé; a někteří nežijí v manželství, protože se ho zřekli pro království 
nebeské. Kdo to může pochopit, pochop.“ Ježíš jim dává za pravdu. Ale jinak, než 
učedníci mysleli. V jeho odpovědi jsme mohli slyšet, že vztah mezi mužem a ženou 
se nesluší rozbíjet kvůli nízkým ani vznešeným ideálům. Nyní k tomu ale dodává, 
že ani život osamělých a bezdětných není nesmyslný. Uvědomme si, že jsme v pro-
středí, kde uzavření manželství a zplození dětí bylo považováno téměř za povinnost. 
Pokud tenkrát nemohla žena mít děti, bylo to bráno jako Boží prokletí. A Ježíš v této 
chvíli obhajuje i takové lidi. A dodává, že je to věc, kterou je nutno chápat. 
Ovšem svým výrokem také nepřikazuje celibát pro království nebeské. Někteří by 
mohli vyrukovat s 1. listem Korintským, kde Pavel píše: „Je pro muže lépe, když žije 
bez ženy.“ Kontext celého textu však leží poněkud jinde. Pavel sám se kloní spíše 
k celibátu pro království Boží, ale nedělá z tohoto výroku obecné pravidlo. Dokáže 
pochopit, že jde někdo jinou cestou, protože později sám dodává, „že je lépe žít 
v manželství, než se trápit.“
Svazek mezi mužem a ženou je od počátku položen jako ideální stav, Ježíš tento 
svazek obhajuje, protože jej založil sám Hospodin. Když se tedy zeptám: „Má smysl 
se ženit?“ Ježíš odpovídá: „Má. Ale také má smysl, pokud se neoženíš. Pokud to 
dokážeš pochopit, pokud přijmeš i jinou cestu ve svém životě, pokud najdeš i jiný 
smysl svého života.“ Amen.


